
《哲学导论》第三讲 / 黄如松 1/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

第三讲：逻辑基础

作者：黄如松



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 2/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

⽬录

⼀、逻辑学之地位

⼆、哲学思考之必要条件

三、论证之性质与结构

四、思辨之基础



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 3/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

按语

任何⼀门有关哲学的通识课程，或多或少都会谈及逻辑学。诚然，学习

逻辑学，我们需要⼀门完整的逻辑学课程。但是，由于逻辑学在哲学中

的基础地位，我们很难完全离开逻辑学来谈哲学。很多时候，在哲学问

题的讨论中，⼀些基础的逻辑学概念，诸如「有效性（validity）」、「可

靠性（soundness）」与「论证（argument）」等等，尽管不直接出现，但却是

在作为背景知识起作用的。我这⼀讲并不旨在总结逻辑学的基础知识（对
于逻辑学的基础知识，「预备」⼀项中有些练习可供参考，或者直接参见任何⼀本逻辑学教

材），⽽将致⼒于阐明逻辑学之地位、哲学思考之必要条件、论证之性质

与结构、以及由此所必需的⼀些逻辑学概念。我们会看到，这些逻辑学

概念构成了思辨的基础。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 4/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

预备

I. James Cornman, Keith Lehrer, & George Pappas (1992). “The Tools 
of  the Trade.” In their textbook, Philosophical Problems and Arguments: An 
Introduction (4th edition). CHAPTER ONE (pp. 7-18). Hackett 
Publishing Company.



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 5/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

⼀、逻辑学之地位

逻辑学之于哲学，正如经济学原理之于经济学。作为《哲学导论》

的⼀部分，我们不可能不讲⼀讲逻辑。我在第⼀讲中提到，如今的哲学

⾸先是⼀门学科。从哲学之为⼀门学科的⾓度来看哲学⼤有裨益。⽐

如，若问「哲学何⽤之有？」我们就会想到「哲学这门学科可以教会我

们什么？」「哲学这门学科有哪些基础知识？它们之间又是以什么样的

⽅式联系在⼀起的？」我们还经常听到，哲学能够教我们「思辨能⼒」
（「Critical Thinking」常被译成「批判性思维」，该译⽂突出了否定性的⼀⾯。当然，思辨并不

只有否定。），⽽思辨能⼒有赖于我们的逻辑能⼒。

再者，哲学专业要求研习者阅读海量⽂献。哲学⽂献的核⼼在于论

证。论证的复杂性，伴随许多晦涩概念的使⽤，经常使得哲学⽂本显得

深邃与难嚼（也即「不明觉历」）。我们不仅需要掌握哲学家们所使⽤的概

念，⽽且还需要弄清他们的论证。论证的结构显然是逻辑学的⼀部分。

最后，逻辑当然也是哲学写作（也即「论证式」或「说理式」⽂章写

作）的灵魂（我会在下⼀讲《第四讲》中专门谈论哲学写作）。

⽆论是从⼤家所关⼼的哲学之⽤来看，还是从哲学⽂献性质与哲学

写作来看，逻辑学皆为基础。实际上，研习者思辨能⼒的提升，正得益

于哲学⽂献的论证性特点。论证反反复复，⽆形中锻炼了研习者的逻辑

能⼒，从⽽提升了我们的思辨能⼒。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 6/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

⼆、哲学思考之必要条件

⼀般来说，我们没必要区分「思考」与「哲学思考」。事实上，并

不存在某种特别的思考，叫做「哲学思考」。但是，我想⽤「哲学思

考」这个词来表⽰⼀类我们在实际⽣活中易被忽视的思考活动：求真的

思考。

在我们的实际⽣活中，「思考」或多或少都是相对于某个实际⽬的

⽽⾔的。⽐如，「如果我要升官发财，那么我该怎么做？」或者「我得

说点什么才能⼤事化⼩、息事宁⼈？」假如这意味着，我得说空话假

话，那么「说空话假话」就会是这⼀思考的结果。又⽐如，我积极唱多

某股市，只因我事先已经做多了它；我坚持某些结论，只因我想维护我

作为⼀个教授的话语权；等等。与此类思考不同，「哲学思考」是项求

真的活动，也正因此，它似乎并不为了某种⽬的。或者，「求真」之为

⼀个⽬的，它似乎超越了我们的实际⽬的。亚⾥⼠多德讲：「⼈的本性

在于求知。」我们可以加上：「⼈的本性在于求真。」

哲学思考之为⼀项求真的活动，既然失去了实⽤⽬的的参照，引导

我们的就只剩下逻辑。诚然，它不要求我们精通逻辑学，也即成为⼀个

逻辑学的专家。但是，初步的逻辑学知识却是哲学思考的必要条件。试

想，我们如何能够与⼀个「指⿅为马」或「颠倒⿊⽩」的⼈进⾏⼀项求

真的哲学探讨？这不仅因为⾃相⽭盾的前提可以推出⼀切⾃⼰想要推出

的结论，还在于求真活动是⼀项合作性的活动。合作者有着相似的求真

关切，为的是弄清事物之是其所是。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 7/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

三、论证之性质与结构

前⾯提到，论证（argument）是哲学⽂献与哲学写作的核⼼。什么是论

证？论证即为⼀个理由关系⽹、⼀组有着支撑性关系⽹的陈述句。⼀个

论证通常由⼀组有真值的句⼦组成，其中的⼀些为所谓的「推论性断

⾔」。如果⼀个推论性断⾔为真，那么其中⼀个（或⼀些）句⼦就应当

是另⼀个句⼦的理由。例如，

1. ⼈类是宇宙中唯⼀的智能⽣命。

句（1）只是⼀个断⾔，还不是⼀个推论性断⾔。如果句（1）为

真，那么⼈类得确实是宇宙中唯⼀的智能⽣命。现在，我们再加⼀个句

⼦：

1. ⼈类是宇宙中唯⼀的智能⽣命。

2. 因此，上帝并不存在。

句（2）是⼀个推论性断⾔。如果句（2）为真，那么我们需要如下

两个条件：

a. 上帝确实不存在。

b. 断⾔（1）确实是⼀个我们相信断⾔（2）的理由。

也就是说，句（2）必须提及或以某种⽅式指向两个不同的句⼦：其



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 8/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

⼀、⽐较简单，也即所下的结论：「上帝并不存在」；其⼆、是被⽤来

⽀撑结论的理由，也即句（1）。尽管句（2）没有明确说出句（1），但

是，句（2）通过「因此」的「此」字暗指句（1）。

在该例中，句（2）为⼀个推论性断⾔，因为它含有「因此」这个

词。我们可以将这样的词称为「推论指⽰词」。类似的推论指⽰词还有

很多：「故」、「故⽽」、「因为」、「因⽽」、「那就表⽰」、「基

于此」、「由于」、「之所以如此是因为」等等。现在，我们可以说，

所谓「论证」，即⼀组由⼀系列推论性断⾔所组织起来的陈述句。

可以看到，这个定义仍然极为宽泛：它提到了「陈述句」与「推论

性断⾔」，但是还未对它们作出进⼀步的限制。满⾜该定义要求的段落

或⽂章⽐⽐皆是，要说明论证的性质与结构，我们还需要进⼀步弄清论

证的成分，也即，⼀个论证到底应该包括或不包括哪些部分？我将重点

介绍六⼤类。可以看到，根据这六⼤类，⽇常争论的很⼤⼀部分对话都

会被排除在论证之外。（另外，发表在中⽂期刊上的⽂章又有多少是在做论证呢？）

（⼀）只有陈述句才能⼊围

我在之前讲「论证」的时候，其实已经讲到「论证应由⼀组陈述句

组成」，也即只有陈述句才能⼊围⼀个论证。我们知道，所谓陈述句

（declarative sentence），它是⼀种句法形式，其主要功能是陈述事实或描述情

形，从⽽可能表达⼀个具有真值的内容。「具有真值的内容」可以被称

为「陈述内容（statement）」。陈述句是否能够表达⼀个陈述内容，取决于

其是否具有意义。例如，「⽆⾊的绿⾊观念正在愤怒地沉睡着。」这个



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 9/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

句⼦是个陈述句，但是却不表达任何陈述内容。为简明起见，当我讲

「陈述句」的时候，我指的是「确实表达陈述内容的陈述句」。因此，

陈述句可真可假，也即有真值。⽽论证只能由这样的陈述句组成。

除陈述句之外，其余类型的句⼦皆不能成为论证的⼀部分，例如，

祈使句或命令句（「请帮帮我吧！」）、疑问句或质问句（「你说什么呢？」）以

及感叹句或惊叹句（「天呐！」）。这些句⼦并不作断⾔或陈述事实，祈使

句或命令句是在请求或发号施令（「把门给我关上！」）；疑问句或质问句是

在发问（「上帝到底存在还是不存在？」）；反问句当然也是疑问句或质问句的

⼀部分（「你还愣在那⾥⼲吗？」）；感叹句或惊叹句是在表达某种态度或情

绪（「你好傻！」）。

事实上，我们可以讲，只有那些充当理由的陈述句才能成为论证的

⼀部分。毕竟，除了最终结论之外，论证中的其它部分，归根结底，都

是在为该结论提供理由。

诚然，我在这⾥所讲的「论证」，指的是「理性论证」且是它的

「 理 想 形态」 。 在现实⽣活中 ， 我 们⼏乎从 不 以 这种⽅ 式 来争论

（argue）。这也从侧⾯说明了哲学研究与⽇常争论（或辩论赛）之间的区

别。哲学研究作为⼀种专门的技艺，不能按照⽇常争论的⽅式进⾏，它

需要专门的训练（我认为，这是哲学教育能够提供的或者本应提供的训练）。

我这⾥试举⼀例。在现实⽣活中，我们常常诉诸陈述句以外的句⼦

来争论。考虑如下对话：

场景：张三与小红在讨论是否应该取消某次会议。

张三：今天真要开会吗？（疑问句）⼤家都已经忙得不可开交了。

小红：难道你觉得开会是浪费时间吗？（反问句）



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 10/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

张三：我没那么说。但你看看现在的情况吧！（祈使句）⼤家连准备

材料的时间都没有。

小红：哎呀，你也太夸张了吧！（感叹句）

张三：夸张？（反问句）你昨天不是还说「⼤家都累坏了」吗？（引语

反问句）

小红：好吧好吧，我那只是随⼝⼀说。（感叹语⽓的让步句）

张三：那你来告诉我，我们今天开会能解决什么？（设问句/反问句）

小红：……（沉默）

张三：所以，我们把会议延期，⾏不⾏？（疑问句）

在以上对话中，张三主张把会议延期，⽽⼩红主张会议照常进⾏。

看起来，张三在争论上占据了上风。现在，我们可以仔细考虑⼀下张三

是如何为「我们今天就不要开会了」作辩护的。在张三所说的（九句）

话⾥⾯，只有三句是陈述句：

1. ⼤家都已经忙得不可开交了。

2. 我没那么说。（我没说「开会是浪费时间」。）

3. ⼤家连准备材料的时间都没有。

其中，只有句（1）与句（3）可以被⽤来⽀持「我们今天就不要开

会了」。因此，我们可以把张三的论证表⽰如下：

i. ⼤家都已经忙得不可开交了。（前提⼀）

ii. ⼤家连准备材料的时间都没有。（前提⼆）

iii. 因此，我们今天就不要开会了。（结论）

那么，我们应该如何理解张三所说的其它话呢？张三还说了：



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 11/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

4. 今天真要开会吗？（疑问句）

5. 但你看看现在的情况吧！（祈使句）

6. 夸张？（反问句）

7. 你昨天不是还说「⼤家都累坏了」吗？（引语反问句）

8. 那你来告诉我，我们今天开会能解决什么？（设问句/反问句）

9. 所以，我们把会议延期，⾏不⾏？（疑问句）

为了理解这些话并把这⼀点说清楚，我们需要如下区分：

a. 当事⼈说这话的严格的、字面的意思；

b. 当事⼈说这话所要暗示的东西。

我们有时候会讲「听话要听⾳」，这指的就是（b）。听别⼈说话

时，不能只听表⾯的字句（「话」，即（a）），还要听背后的语⽓、态度、

情绪、意图（「⾳」，即（b））。在现实⽣活中，有（过来）⼈或许就会这

么教导我们：要揣摩⼀个⼈（通常为领导）的⼼思、弄清对⽅的潜台

词，真正的意思往往不在话⾥，⽽在话外；不在字⾯，⽽在语调。

有了这对区分，我们可以试着将张三所说的其它话的「⾔外之意」

表达出来：

4. 今天真要开会吗？（疑问句，⾔外之意：今天就不要开会了。）

5. 但你看看现在的情况吧！（祈使句，⾔外之意：现在的情况不适合开

会。）

6. 夸张？（反问句，⾔外之意：我没有在夸张。）

7. 你昨天不是还说「⼤家都累坏了」吗？（引语反问句，⾔外之意：你

自⼰也承认⼤家很累。）



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 12/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

8. 那你来告诉我，我们今天开会能解决什么？（设问句/反问句，⾔外

之意：会议缺乏明确收益。）

9. 所以，我们把会议延期，⾏不⾏？（疑问句，⾔外之意：我主张把会议

延期。）

显然，通常来说，对话双⽅对于这些「⾔外之意」都有很好的把

握，⼩红当然明⽩张三的⾔外之意。对于现实争论，所有这些，疑问、

反问、祈使，以及它们的⾔外之意，连同说话者的语⽓与态度，甚⾄说

话者的⾝份与地位，都对争论结果有影响。但是，对于（哲学的、理性

的、理想的）论证，所有这些都应当被排除在外。哲学事业，作为⼀种

求真的事业，它不只是想要争论的结果，更想要获得真相。因此，在我

们作论证的时候，我们需要尽可能地排除掉那些与求真⽆关的因素。当

我们的⽬标是求真，我们就需要尽可能地把话表达清楚，不要让⼈去猜

我们的意思，不要让⼈去挖掘我们的⾔外之意。（试想，如果争论的⽬的只在于

结果，很多时候，与其说理，不如威逼利诱来得更有效。）

是的，通常来说，「⾔外之意」并不难确定，但是，我们不能忘

了，它们毕竟只是⾔外之意，这些⾔外之意往往都需要极其确定的语境

来把它们固定住，⼀旦离开了这些语境，它们就会成为问题。就拿「你

看看现在的情况吧！」（句（5））为例，这到底是什么意思呢？这是情况

糟糕呢，还是情况特殊呢？再说了，你让我看看现在的情况，你以为我

就⼀定会看到你所看到的情况吗？此外，更为糟糕的，所有的问句都是

没有真值的，它们既不真也不假。⽽没有真假的句⼦就不能被⽤作理

由。（我们也可以从⼩红那⾥看到这⼀点。⼩红问了⼀个问题，又感叹了⼀下，最后是沉默。

她未能提供有效的理由。）



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 13/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

（⼆）纯解说出局

当我们讲，「⼈类是宇宙中唯⼀的智能⽣命」是「上帝并不存在」

的理由，这是在说，前⼀个句⼦可以被⽤来辩护后⼀个句⼦，或者前⼀

个句⼦能够为我们相信「上帝并不存在」提供⽀持。这就是论证中所谓

的「提供理由、辩护或⽀持」。纯形式化地讲，如果句 A 是句 B 的理

由，那么句 A 为我们相信事情确实如句 B 所说的那样提供了辩护或⽀

持。但是，「纯解说」的⽬的并不是这个。如果句 A 是句 B 的⼀种纯解

说，那么句 A 只是在帮助我们理解句 B。「纯解说」的⽬的是让我们弄

懂句 B 所说的事情的前因后果或来龙去脉，⽽⾮其本⾝所说的事情。也

正因此，「弄懂句 B 所说的事情的前因后果或来龙去脉」可以与「为我

们相信事情确实如句 B 所说的那样（也即句 B 本⾝所说的事情）提供了

辩护或⽀持」完全⽆关。例如，有⼈可能会借⽤《圣经》详细解释上帝

如何来到⼈间，又做了哪些事情等等来为「上帝存在」作辩护。显然，

这些解释与其说为「上帝存在」提供了理由，⽏宁说正是「上帝存在不

存在」这个问题的⼀部分。又如来⾃⼤卫·威尔逊（David C. Wilson）的⼀个

例⼦，

⼗九世纪，英国法官试图修改丈夫「可用任何合理的⼯具惩罚妻

⼦」的法律，要求这种⼯具必须是「不能比他的拇指还粗的棍

棒」。「拇指规则（rule of  thumb）」因⽽得名。（威尔逊，2020 年，页 39）

这段话解释了「拇指规则」这⼀说法（如果这⼀解释属实，那么这也展⽰了那

段不堪的历史）。但是，我们不应该把这些解释理解为是在为「存在『拇指

规则』这⼀说法」提供理由。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 14/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

我讲「纯解说出局」，但是，有时候，判断⼀些说法到底是不是纯

解说，殊⾮易事。因为在很多情况下，有些解说既是做某事的前因后果

或来龙去脉，又是它的理由。例如，

有⼀次，隔壁传来小⼥孩受不过缠⾜痛楚⽽发出凄厉的哭喊，麦克

⾼⽂（Rev. John MacGowan）夫⼈立刻冲过去阻⽌，却只见邻家太太，也

就是小孩的母亲，客客⽓⽓地跟她说了⼀番⼤道理：「可是你身为

英国⼥⼈，不会明白我们中国⼥⼈身上的担⼦有多重。缠⾜是传统

遗留给我们的厄运，我们的祖先传给了我们，偌⼤的帝国里，没有

⼈能够帮我们脱离苦海。」如果她的⼥⼉不肯缠⾜，「她将受⼈耻

笑鄙视，⽽且还会被当成婢⼥对待。」（《缠⾜：「⾦莲崇拜」盛极⽽衰的

演变》⾼彦颐著、苗延威译，页 11）

⼩孩的母亲向麦克⾼⽂夫⼈解释了为什么她得让她的孩⼦缠⾜（我们

也能感受到那份⾟酸与⽆耐）。这些解释似乎既是解说又是理由：「中国⼥⼈

⾝上的担⼦很重」、「是传统或祖传」以及「受⼈耻笑鄙视，还会被当

成婢⼥」。

（三）纯例⽰出局

为了解释某观点，我们有时候会进⾏举例说明。「例⽰」当然是为

了让读者更好地理解该观点。也正因此，「例⽰」可能与提供理由完全

⽆关。例如，

每个⼈都有问题：我有问题、你有问题、张三李四有问题。总之，

每个⼈都有问题。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 15/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

为了说明「每个⼈都有问题」，上⾯的⼀段话列举了四个⼈：你、

我、张三与李四。他们只不过是「每个⼈都有问题」的例⼦⽽已，并⾮

对它的辩护。再如，

但是，当对于运动的阻碍源于事物本身的构造之时——例如当⼀块

⽯头静⽌在地，或者⼀个⼈卧病在床——我们会说它所缺少的并不

是运动的「自由」，⽽是运动的「能量/⼒量」。（霍布斯，《利维

坦》，第⼆⼗⼀章）

在这个例⼦中，霍布斯援引了两个例⼦（「⽯头静⽌在地」与「⼀

个⼈卧病在床」）来说明⾃⼰的观点。也许，这些例⼦确实会左右我们

的想法，让我们倾向于相信他的观点（即去除破折号之后所表达的意

思）。但是，这些例⼦本⾝并不直接构成他的观点的理由。⽏宁说，它

们所发挥的作⽤类似于「指⽰牌」或「提⽰牌」。它们为我们指明了某

个⽅向，朝那个⽅向望去，我们将会看到更多的（事物是其所是的）东

西。但是，充当理由的应当是所谓的「更多的东西」，⽽不是这些牌⼦

本⾝。

（四）纯粹的重复与强调出局

论证类⽂章经常会出现重复或强调。它们的作⽤是为了让读者跟上

作者的思路，以免迷失⽅向。特别地，⼀些总结性的段落本⾝往往就只

是重复或强调。显然，它们旨在帮助读者把握作者论证的结构与由此所



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 16/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

达到的结论。因此，纯粹的重复或强调确实有它实际的⽤处，但是，它

们并⾮论证的⼀部分。诚然，重复或强调的实际⽤处不只如此，我们有

时会说，「三⼈成虎」或「谎⾔说上百遍就成真理」（⼽培尔效应）等等，

突显了重复或强调的另⼀⾯（洗脑就需要不断重复或强调）。但是，这些都不说

明，重复或强调就真能被⽤来增强论证。

（五）纯阐述出局

有时候，作者为了论证某个观点，往往会描述或阐释有关这个观点

争论的历史（⽐如，「⽂献综述」）或论述平息这些争论将会有怎样重⼤的意

义（⽐如，「填补空⽩」），但是，这些纯粹的阐述本⾝并⾮论证的⼀部分。
（依我看，哲学不是哲学史，⽽是由论证所带领的求真之旅；哲学也不能慰藉我们的⼼灵，⽽只

能改变我们的⼼灵。）

值得注意的是，在哲学⽂献当中，存在着⼀类特殊的阐述。它们往

往描绘某种设想的情境，⽐如有关思想实验的设定。作者的论证往往指

向这些设定，因⽽⽆法离开这些设定⽽得到理解。例如，

1. 约翰·塞尔「中⽂屋论证」中有关「中⽂屋」这个思想实验的

设定的阐述。

2. 弗兰克·杰克逊「知识论证」中有关「⿊白玛丽」这个思想实

验的设定的阐述。

3. 任何⼀个版本的有关菲利帕·福特的「电车难题」的设定的阐

述。

严格说来，这些特殊的阐述同样不是论证的⼀部分。不过，由于作



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 17/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

者的论证需要诉诸这些设定来理解，我们可以将这类阐述称为论证的

「⼈为景观（artifacts）」。尽管「⼈为景观」并⾮论证的⼀部分，但是由

于论证完全以它为背景，它就应当与论证同时出现。

（六）纯「舞台布景」出局

纯「舞台布景」式的话语是我想要讲的最后⼀类。这⼀类的经典例

⼦之⼀是⽤对话写成的篇章，⽐如孔⼦的《论语》或柏拉图的对话录。

不过，纯「舞台布景」式的话语散见于诸多哲学⽂献。⽐如，笛卡尔在

《第⼀哲学沉思集》「第⼆个沉思」的开篇写道：

我昨天的沉思给我⼼里装上了那么多的怀疑，使我今后再也不能把

它们忘掉。可是我却看不出能用什么办法来解决它们；我就好像⼀

下⼦掉进非常深的⽔潭里似的，惊慌失措得既不能把脚站稳在⽔底

也不能游上来把自⼰浮到⽔面上。虽然如此，我将努⼒沿着我昨天

已经⾛上的道路继续前进，躲开我能想象出有⼀点点可疑的什么东

西，就好像我知道它是绝对错误的⼀样。我还要在这条路上⼀直⾛

下去，直到我碰到什么可靠的东西，或者，假如我做不到别的，⾄

少直到我确实知道在世界上就没有什么可靠的东西时为⽌。（庞景仁
译，商务印书馆）

初读笛卡尔的学⽣会误以为笛卡尔写的东西是某种哲学⽇记。他们

也许会认为，笛卡尔在某天突然陷⼊了⾃我怀疑的危机，然后在第⼆天

写了「第⼆个沉思」。当然，事实并⾮如此。以上引⽂只是我所讲的纯

粹的「舞台布景」。它们并不属于论证的⼀部分。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 18/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

事实上，笛卡尔并不怀疑任何他在「第⼀个沉思」中所说的东西。

这⼀点也属于「舞台布景」的⼀部分。笛卡尔这么做只是为了将读者引

⼊他所设定好的布景之中。笛卡尔本⼈并未陷⼊任何⾃我怀疑的危机，

因为他其实已经有了所有这些怀疑的答案。笛卡尔正⽤他的《第⼀哲学

沉思集》慢慢地解释给我们听呢！（我们会在《第七讲》专门讨论笛卡尔的「知识怀

疑论」，但是，笛卡尔本⼈并⾮⼀个怀疑论者。）

⼩结。这⼀部分稍微有点长，但是它涉及对于哲学来说最为重要的

概念「论证」。毕竟，哲学乃求真之学问。对于我们所相信的那些观

点，我们当然在意它们到底是真是假。哲学鲜有像科学那样，通过做实

验来证伪观点，⽽更多依赖于构造论证。因此，我们有必要更为清楚地

理解「论证」，论证只能由陈述句构成，⽽且⼀切纯解说、例⽰、重

复、阐述与「舞台布景」皆不构成论证的⼀部分。

四、思辨之基础

讲完「论证」，我们回到⼀些构成思辨之基础的逻辑学概念。我将

主要介绍「有效性」（validity）这个概念。⾸先，我们来考虑如下论证：

论证：你不会哼任何曲调

i. 如果你会哼⼀个曲调，那么你被劫匪挟持那天，你就会哼了。
（事发当天，劫匪用枪指着你的脑袋说，只要你能哼出⼀个曲调，他们就放了你。）

ii. 你被劫匪挟持那天，你没哼。

iii. 所以，你不会哼任何曲调。



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 19/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

可以看到，这个论证有两个前提，⽽且，前提（i）与前提（ii）共
同构成了我们相信结论（iii）的理由（结论（iii）即为前⾯所说的「推论性断

⾔」）。那么，我们该如何评价这个论证呢？在逻辑学中，评价⼀个论证

最为基本的概念为「有效性」。通俗地讲，讲⼀个论证是有效的，这就

是说，如果我们接受这个论证的前提，那么我们就必须接受这个论证的

结论。那么，以上论证是有效的吗？（请思考 10 秒）答案是：是的。

诚然，我们有理由相信，前提（i）可能是错误的。也就是说，即便
你会哼⼀个曲调，但是被劫匪挟持那天，你也不⼀定就会哼。也许，你

当时过于紧张，根本⽆法哼曲。不过，「前提（i）可能是错误的」这⼀

点并不能说明这个论证就是⽆效的（invalid）。如前所说，所谓「有效」，

指的是如果我们接受这个论证的前提，那么我们就必须接受这个论证的

结论。它所要求的不是所有前提实际为真，⽽只是假定所有前提为真。

可能有⼈会问：「既然⼀个有效论证的前提可能是错的，那么我们

为什么还需要『有效性』这个概念？」我的回答有三。第⼀、如果我们

需要对⼀个论证作出进⼀步的评价，⽐如确定⼀个前提到底是不是正确

的，那么我们可以借助逻辑学⾥的另⼀个概念「可靠性（soundness）」。讲

⼀个论证是可靠的，这就是说，该论证是有效的，且我们有理由相信所

有的前提都是真的。可以看到，「可靠性」这个概念是建⽴在「有效

性」这个概念基础之上的。第⼆、「有效性」是个保真概念：如果⼀个

论证的前提都是真的，那么它的结论必定是真的。也即，真的前提可以

保证真的结论。论证的保真性特点可以让论证像数学证明⼀样进⾏长程
推理。第三、在很多时候，确认前提的真假是件极为耗时的⼯作。我们

都知道，哲学家擅长争论各种事情（⽐如有⼈论证「桌⼦不存在」、有



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 20/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

⼈论证「桌⼦存在」）。⽽论证的有效性却是⼀个论证最低的要求。

现在，假如⼩红就是那天被劫匪挟持的⼈，⼩明向她提出了上⾯这

个论证。⼩红怎样才能为⾃⼰辩护呢？我们已经提到，⼩红的策略之⼀

可以是指出⼩明这个论证中的前提（i）是有问题的。但是，为了反驳⼩
明，⼩红可不可以当场哼⼀个曲调给⼩明听呢？或者，更为准确地说，

⼩红当场哼⼀个曲调给⼩明听算不算是对⼩明这个论证的反驳呢？（请思

考 10 秒）答案是：不算。

据说为了反驳芝诺的运动场悖论，嘲世派（通常称「⽝儒派」）安提西尼
（⼀说是「第欧根尼」）⼀⾔不发，站起来，⾛来⾛去。又据说为了反驳巴克
莱的「存在即被感知」或「物质对象不存在」，塞缪尔·约翰逊博⼠⽤

脚踢了⼀块⼤⽯头。但是，这些⾏为都不算是对⼀个论证的反驳。我们

⽆法⽤⾏为反驳⼀个论证，因为我们的⾏为有待诠释。例如，「打开电
灯开关」也许是为了「照亮房间」，也许是为了「吓⾛⼩偷」。

也许有⼈会说，「⼩红当场哼⼀个曲调给⼩明听」，这有什么不够

清楚的呢？我们还需要诠释什么呢？其实，诠释只是问题的⼀个⽅⾯。

更重要的是，「⼩红当场哼⼀个曲调给⼩明听」这⼀点并未以任何⽅式

触及⼩明的论证。

反驳⼀个论证的⽅式有且只有两种。其⼀、指出该论证是⽆效的

（invalid）；其⼆、反驳该论证的前提。第⼆种⽅式其实就是指出该论证是

不可靠的（unsound）。「⼩红当场哼⼀个曲调给⼩明听」这⼀点既没有指

出该论证是⽆效的，也没有指出该论证是不可靠的。给定某种诠释，⼩

红所做的事情，最多只是对该论证的结论的反驳。但是，反驳⼀个论证

的结论并⾮对⼀个论证的反驳。我讲两个原因。

第⼀个原因与我们之前谈过的「论证的性质与结构」有关。之前讲



《哲学导论》第三讲 / 黄如松 21/21

初稿2024年 ⼤幅修订2025年 引⽤请注明出处

到，除了最终结论之外，论证的其余每个部分都在为我们所相信的东西

提供理由。也就是说，论证所达到的结论其实并不提供理由。作为⼀个

有效论证，最终结论只不过是蕴含于其中的：如果我们接受⼀个论证的

前提，那么我们就必须接受这个论证的结论；即，这个论证的前提蕴含
这个论证的结论。现在，如果我们只是反驳⼀个论证的结论，⽽不涉及
任何与这个论证有关的前提，那么我们就并未对这个论证的蕴含关系作

出任何贡献。由于我们的反驳不涉及这个论证的蕴含关系，很有可能，

我们⾃⼰的观点是错误的。其实，仅仅反驳⼀个论证的结论的做法是⼗
分廉价的：作出⼀个断⾔⽆⾮就是说出⼀个⼈的看法，⽽那也许就真的

只不过是⼀个看法⽽已。

当然，有时候，我们的看法不仅仅只是个看法：我们也有论证。回
到之前关于⼩红的例⼦，「⼩红当场哼⼀个曲调给⼩明听」当然可以为

「⼩红会哼⼀个曲调」作辩护。⽽「⼩红会哼⼀个曲调」当然是与⼩明

的论证的结论相反的。那么，为什么这还不算是对⼩明的论证的反驳
呢？这就涉及到我想要讲的第⼆个原因。

之前讲过，哲学思考或论证是⼀项求真的活动，⽽求真活动是⼀项

合作性的活动。合作者有着相似的求真关切，为的是弄清事物之是其所

是。⼩红当然有权作出她⾃⼰的辩护或论证，但是，那是⼀个全新的论

证。这个全新的论证除了在结论上反对⼩明的论证的结论之外，其余部

分与⼩明的论证并⽆关系。在⼀种意义上，⼩红并未与⼩明进⾏合作。

⼩红进⼀步复杂化了他们的问题：现在，我们发现，我们需要处理的论

证又多了⼀个。

# # END # #


	第三讲：逻辑基础
	目录
	按语
	预备

